

Agorà

INEDITI

Spaemann: «Dio è, o l'uomo è un'illusione»

Il testo a pagina 23

## Spaemann: «O Dio è, o l'uomo è illusione»

ROBERT SPAEMANN

ignori e signore, cari amici: o Dio c'è oppure l'autocomprensione dell'uomo in quanto essere di ragione, vale a dire in quanto persona, è un'illusione. Il razionalismo dell'Illuminismo da lungo tempo si è abbandonato alla fede nella impotenza della ragione umana, alla fede nel fatto che noi non siamo ciò che pensiamo di essere: esseri liberi, autodeterminati. La fede cristiana non ha mai considerato l'uomo tanto libero come ha fatto l'idealismo, ma nemmeno lo considera così privo di libertà come fa oggi invece lo scientismo. Ragione, ratio, significa tanto ragione quanto fondamento. La visione scientista del mondo considera il mondo e dunque anche se stessa come priva di un fondamento. La fede in Dio è la fede in un fondamento del mondo, che lui stesso non è senza fondamento, dunque irrazionale, ma "luce", trasparente a se stessa e così suo proprio fondamento. La prima domanda che vorrei discutere è: che cosa crede colui che crede in Dio? Egli crede in una fondamentale razionalità della realtà. Egli crede che il bene sia più fondamentale del male. Egli crede che ciò che è inferiore debba essere compreso a partire da ciò che è superiore e non viceversa. Egli crede che il non senso presuppon-

Hume, secondo il quale "we neun uomo senza credere che l'altro è reale. Nel concetto di "Dio" noi pensiamo l'unità di due predicati, che nel nostro mondo emai in modo necessario risultano connessi l'uno all'altro: l'u-"buono", l'identità del potere asnità non è per noi una verità analitica. Essa non si comprende da se stessa [...].

Il fedele accoglie tutto ciò che accade e che non è in grado di modificare, dalle mani di Dio e si disputa anche con Dio. Giobbe accusa Dio per le disgrazie piovute su di lui. I suoi amici lo vogliono convincere del fatto che Dio è giusto, fanno una giustificazione di Dio, una teodicea. Dio è giusto e Giobbe deve ricercare in se stesso la causa delle proprie disgrazie. Giobbe non comprende questo e Dio rimprovera alla fine i suoi amici: la loro difesa di egli pensa a Dio come ad un Dio è meno devota del lamento di Giobbe. Delle intenzioni di Dio di essere buono. Nella protesta si essi comprendono assai poco co- trova ancora il riconoscimento me Giobbe. Dio allora riduce al di Colui al quale noi rivolgiamo

ga il senso e che il senso non sia si difende, ma dicendogli: una variante dell'assurdo. Que- «Dov'eri tu quand'io ponevo le sto però significa che, contraria- fondamenta della terra? Dillo, se mente a quanto afferma David hai tanta intelligenza. Il censore vorrà ancora contendere con ver really advance a step beyond l'Onnipotente? Hai tu un braccio ourselves", colui che crede in Dio come quello di Dio e puoi tuocrede che nell'incontro con gli nare con voce pari alla sua?». altri noi abbiamo a che fare con Ouesto illumina Giobbe, il quala realtà. Non possiamo amare le risponde: «Ho esposto senza discernimento cose troppo superiori a me, che io non comprendo. Io ti conoscevo per sentito dire, ma ora i miei occhi ti vesperienziale solo qualche volta e dono. Perciò mi ricredo e ne provo pentimento sopra polvere e cenere». La sottomissione innità dei predicati "potente" e condizionata alla volontà di Dio, che si rivela in ciò che accade e soluto e del bene assoluto, l'u- in ciò che noi non possiamo monità di essere e senso. Questa u- dificare, è l'atteggiamento fondamentale di tutti coloro che credono in Dio.

Ma che cosa significa sottomissione a ciò che noi non possiamo modificare? Non è forse più dignitoso almeno rifiutarci di accettarlo? Ma a chi interessa questo, se Dio non esiste, se il destino è cieco e l'universo indifferente all'accettazione così come al rifiuto o addirittura alla protesta? Quando Giobbe protesta davanti a Dio, questo accade perché essere a cui appartiene il fatto silenzio Giobbe non quando egli la protesta. Se noi lo conside-

destinatario, non riproducibile. Ritaglio stampa ad uso esclusivo del

13-12-2018 Data

1+23 Pagina 2/2 Foglio



senso protestare [...].

del mondo, non avrebbe alcun ze, quella del fattuale, del desti- sere non sarebbe tutto, non sano, e quella del bene [...].

Il discorso sulla bontà di Dio, su Se io dico che è ragionevole cre- che inesorabilmente dirige e che Dio che è amore, smarrisce il suo dere a questa unità, è perché noi è allo stesso tempo inesorabilpunto sconvolgente, se passa non possiamo pensare a nessu- mente buono appartiene esso sotto silenzio chi è colui di cui si no di questi due assoluti in modice che Egli è amore, se cio è pas- do conseguente fino alla fine sere non sarebbe tutto. Ma vale sa sotto silenzio che Egli è la Po- senza pensare contemporanea- anche il contrario: se il bene fostenza che guida la nostra esi- mente ogni volta all'altro. La postenza e il mondo, che muove il tenza assoluta, l'essenza di ciò be il bene tout court. Poiché l'imsole e le altre stelle. Soltanto tale che è, non sarebbe questa es-Potenza, infatti, può salvarci dal- senza, non sarebbe l'Assoluto, se fede nella potenza del bene è ciò la morte. L'idea di un amore as- avesse di fronte a sé sempre un che ci consente di abbandonarsoluto, infinito, resta un'idea re- occhio silenzioso, che inesora- ci attivamente alla realtà, senza

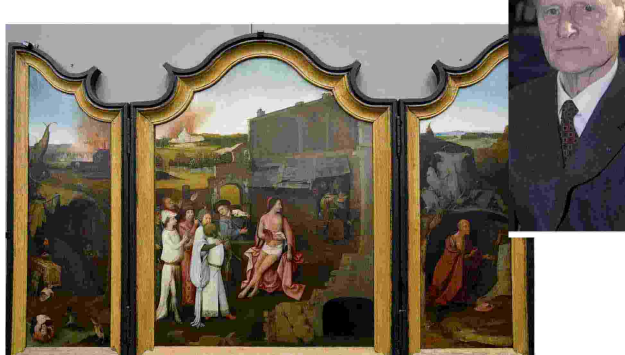
rassimo indifferente al dolore pensata l'unità di due assolutez- non appartenesse all'essere, l'esrebbe cioè la totalità. L'occhio stesso all'essere, altrimenti l'esse impotenza, allora non sarebpotenza del bene non è bene. La golativa, se in essa non viene bilmente la giudica. Se il bene dover temere che, in un mondo assurdo, anche ogni buona intenzione produce il contrario.

## L'INCONTRO

## In Cattolica con il CMC

Proponiamo in queste colonne stralci dell'incontro del ciclo "Conoscenza ed esperienza umana", organizzato dal Centro culturale di Milano, tra Robert Spaemann e Stefano Alberto che si tenne a Milano, all'Università Cattolica, nel dicembre del 2009. In quell'occasione Alberto rimarcò che per il filosofo «la pretesa della ragione di non avanzare oltre il misurabile, il disabituarci a non andare oltre noi stessi non solo ha portato ad abbandonare la consapevolezza di Chi è la Verità, ma progressivamente, ad abbandonare la consapevolezza di chi è l'uomo».

In un incontro del 2009 il filosofo morto martedì mostrava che la pretesa della ragione di non andare oltre il misurabile portava alla perdita della consapevolezza della stesssa umanità



II "Trittico di Giobbe" di Hieronymus Bosch; Bruges, Groeningemuseum. Sopra, Robert Spaemann

Ritaglio stampa ad uso esclusivo del destinatario, non riproducibile.